
 

106 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

PEMBENTUKAN SISTEM EKONOMI ISLAM ERA KHULAFAUR 
RASYIDIN: ANTARA KONSEP DAN PRAKTIK 

 

¹Gusti Muhammad Hafizhuddin Amin, ²Zoel Dirga Dinhi 
¹Manajemen Bisnis Syariah, STEI Hamfara, Yogyakarta 

²Politeknik Negeri Ujung Pandang 
¹gustihafiz7@gmail.com, ²zoeldirgadinhi@poliupg.ac.id 

 
 
 

Abstrak 
 
Artikel ini mengkaji proses pembentukan sistem ekonomi Islam pada era Khulafaur 
Rasyidin dalam dialektika antara konsep normatif dan implementasi praktis. Penelitian 
menggunakan metode kualitatif berbasis studi literatur dengan pendekatan historis-
analitis terhadap kebijakan fiskal, moneter, tata kelola Baitul Mal, distribusi harta negara, 
serta pengelolaan sumber daya publik. Hasil kajian menunjukkan bahwa sistem ekonomi 
Islam pada periode ini dibangun di atas prinsip keadilan (‘adl), pemerataan distribusi, 
kepemilikan publik atas sumber daya strategis, larangan riba, dan mekanisme jaminan 
sosial yang terinstitusionalisasi melalui Baitul Mal. Secara praktik, konsep tersebut 
diwujudkan melalui standarisasi sistem zakat dan jizyah, kebijakan ghanimah dan fai’, 
pengendalian harga tanpa distorsi pasar, pengawasan pasar (hisbah), reformasi 
administrasi Baitul Mal, serta ekspansi infrastruktur ekonomi yang dibiayai negara. 
 
Kata Kunci: Ekonomi Islam, Khulafaur Rasyidin, Baitul Maal 
 
 

Abstract 
 
This article examines the process of the formation of the Islamic economic system in the 
era of Khulafaur Rashidin in a dialectic between normative concepts and practical 
implementation. The research uses a qualitative method based on literature studies with 
a historical-analytical approach to fiscal and monetary policies, governance of Baitul Mal, 
distribution of state assets, and management of public resources. The results of the study 
show that the Islamic economic system in this period was built on the principle of justice 
('adl), equitable distribution, public ownership of strategic resources, prohibition of 
usury, and institutionalized social security mechanisms through Baitul Mal. In practice, 
the concept is realized through the standardization of the zakat and jizyah system, 
ghanimah and fai' policies, price control without market distortion, market supervision 
(hisbah), administrative reform of Baitul Mal, and the expansion of state-financed 
economic infrastructure.  
 
Keywords: Islamic Economy, Khulafaur Rasyidin, Baitul Maal 
 
 
 
 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

107 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

PENDAHULUAN  

Keadaan perekonomi dunia semakin tidak memberikan kepastian akibat menerapkan 

Kapitalisme yang secara konsep sudah bermasalah. Malkawi (2020) menjelaskan 

kegagalan sistem ekonomi Kapitalisme ini diakibatkan karena landasan ideologi 

sekulerisme yang melahirkannya. Krisis global yang terjadi secara berulang-ulang, Covid-

19 gagap ditangani mengakibatkan semakin tingginya kesenjangan (intensifying 

inequalities), dan banyaknya tokoh yang berkomentar atas kondisi ini serta menuntut 

untuk berganti menuju sistem ekonomi Islam (Bhusal, 2020; Hamid, 2009; Stevano et al., 

2021; Su’aidi, 2012).  

Era Khulafaur Rasyidin (11–40 H / 632–661 M) merupakan fase awal 

pembentukan sistem ekonomi Islam pasca-wafatnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Pada periode ini, 

konsep ekonomi Islam yang sebelumnya ditegakkan secara normatif pada masa kenabian 

mulai diterjemahkan menjadi kebijakan negara yang terstruktur. Para khalifah 

menghadapi tantangan perluasan wilayah, heterogenitas demografis, serta kebutuhan 

pembiayaan negara yang semakin kompleks (Utomo, 2017). Di tengah dinamika tersebut, 

mereka membangun sistem ekonomi yang bertumpu pada prinsip syariah, bukan 

sekadar praktik administratif. Secara konseptual, ekonomi Islam memiliki landasan 

utama berupa larangan riba, pengakuan terhadap kepemilikan individu, negara, dan 

publik, serta kewajiban negara dalam menjamin kebutuhan dasar rakyat (An-Nabhani, 

2010). Namun, pertanyaan penting yang dikaji dalam studi ini adalah: bagaimana konsep 

tersebut dirumuskan menjadi kebijakan nyata dan bagaimana konsistensinya dalam 

praktik pemerintahan? Dengan menelaah kebijakan fiskal, pengelolaan Baitul Mal, 

pengawasan pasar, serta tata kelola sumber daya publik, artikel ini berupaya 

menjelaskan bahwa sistem ekonomi Islam pada era ini bukan hanya konseptual, tetapi 

bersifat sistemik dan operasional (Mudhiiah, 2015; Qoyum et al., 2021; Santoso, 2016). 

Artikel ini mengungkapkan pembentukan sistem ekonomi Islam di era Khulafaur 

Rasyidin dengan konsep yang masih murni warisan Rasulullaah SAW dan praktik dalam 

kebijakan bernegara. Kontribusi yang diharapkan adalah semakin mengakarnya 

implementasi ekonomi Islam dalam kehidupan sehari-hari di seluruh level sampai pada 

kebijakan makro oleh negara. 

 

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

108 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi literatur (library research) 

dengan pendekatan historis-analitis. Sumber data berasal dari literatur primer dan 

sekunder terkait kebijakan ekonomi Khulafaur Rasyidin, termasuk catatan sejarah klasik, 

kitab fiqh siyasah, dan kajian peradaban Islam. Objek analisis difokuskan pada empat 

domain utama sebagai pembentukan konsep sistem dan implementasi kebijakan, yaitu: 

kebijakan fiskal dan sumber pendapatan negara, institusionalisasi Baitul Mal, regulasi 

dan pengawasan pasar (hisbah), dan pengelolaan kepemilikan publik dan jaminan sosial. 

Analisis dilakukan melalui reduksi data, kategorisasi kebijakan, dan penarikan 

kesimpulan dengan kerangka maqashid syariah (terutama aspek hifzhul mal dan hifzhun 

nafs) sebagai parameter evaluasi.  

 

HASIL DAN DISKUSI PEMBAHASAN  

Hasil kajian menunjukkan bahwa sistem ekonomi Islam pada periode Khulafaur Rasyidin 

dibangun dalam kondisi masih murni warisan Rasulullah SAW dengan tambahan 

beberapa ijtihad, terutama di era Umar bin Khattab. Secara konsep, sistem ini dibangun 

di atas prinsip keadilan (‘adl), pemerataan distribusi, kepemilikan publik atas sumber 

daya strategis, larangan riba, dan mekanisme jaminan sosial yang terinstitusionalisasi 

melalui Baitul Mal. Secara praktik, konsep tersebut diwujudkan melalui standarisasi 

sistem zakat dan jizyah, kebijakan ghanimah dan fai’, pengendalian harga tanpa distorsi 

pasar, pengawasan pasar (hisbah), reformasi administrasi Baitul Mal, serta ekspansi 

infrastruktur ekonomi yang dibiayai negara. 

Temuan ini menegaskan bahwa keberhasilan ekonomi pada era tersebut bukan 

hanya karena kemurnian konsep, tetapi terutama karena konsistensi negara dalam 

mengeksekusi kebijakan sesuai maqashid syariah, membangun institusi yang kredibel, 

dan menempatkan negara sebagai penanggung jawab kesejahteraan publik. Studi ini 

berkontribusi pada pemahaman bahwa model ekonomi Islam era Khulafaur Rasyidin 

menawarkan kerangka sistemik yang relevan sebagai rujukan konseptual maupun praktis 

dalam pengembangan ekonomi Islam kontemporer. Pembentukan sistem ekonomi Islam 

pada era Khulafaur Rasyidin menunjukkan perkembangan institusional yang sangat 

signifikan. Point-point konsep dan praktiknya masih otentik dan sangat kuat.  

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

109 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 
Prinsip-Prinsip Konsep Dasar Sistem Ekonomi Islam 

Prinsip dasar dalam sistem ekonomi Islam adalah tauhid, yakni keyakinan bahwa Allah 

SWT adalah pemilik mutlak seluruh alam semesta. Oleh karena itu, manusia hanya 

sebagai khalifah (pengelola) yang bertanggung jawab terhadap kekayaan yang dititipkan 

kepadanya. Sejak era Rasulullaah SAW keadilan merupakan nilai utama yang 

terimplementasi dalam sistem ekonomi Islam. Hal ini tercermin dalam kewajiban untuk 

berlaku adil dalam transaksi, distribusi kekayaan, dan perlakuan terhadap semua pihak 

tanpa diskriminasi. Islam melarang praktik riba (bunga), gharar (ketidakjelasan), dan 

maysir (judi) karena dianggap merusak keadilan dan menciptakan ketimpangan ekonomi. 

Zakat adalah instrumen utama dalam ekonomi Islam untuk redistribusi kekayaan dan 

pengentasan kemiskinan. Selain zakat, juga dikenal sedekah, infaq, dan waqf sebagai 

bentuk solidaritas sosial. Individu diberikan kebebasan untuk berusaha dan memiliki 

harta, namun kebebasan tersebut dibatasi oleh hukum syariah dan prinsip etika. Baitul 

Mal merupakan lembaga keuangan negara yang berfungsi menghimpun dan mengelola 

dana publik, seperti zakat, jizyah, kharaj, dan ghanimah. Pada masa Khulafaur Rasyidin, 

Baitul Mal dikelola secara profesional untuk memenuhi kebutuhan sosial, pembangunan 

infrastruktur, dan kesejahteraan rakyat (Aspalinda & Utomo, 2025; Khoirunnisa & 

Ghozali, 2018; Maulida et al., 2023; Utomo, 2022; Zahro’ et al., 2023). 

Era Abu Bakar (632–634 M) ada penekanan pada pentingnya penegakan zakat, Ia 

memerangi penolak membayar zakat dan memastikan distribusi kekayaan negara secara 

merata. Era Umar (634–644 M) sebagai reformis ekonomi, membentuk struktur 

administrasi negara yang mencakup: Baitul Mal, pembayaran gaji tetap untuk tentara dan 

pegawai, pendistribusian hasil rampasan perang kepada masyarakat, pencatatan statistik 

penduduk dan aset, program jaminan sosial, termasuk subsidi pangan saat paceklik. 

Umar juga menerapkan sistem pertanian negara (iqtha') untuk mengelola tanah taklukan 

tanpa menjualnya kepada individu. Era Utsman (644–656 M) fokus pengembangan 

ekonomi melalui perluasan pasar dan jalur perdagangan, membiayai proyek sumur dan 

jalan, mendorong perdagangan laut. Namun pada akhir masa pemerintahannya, muncul 

kritik terhadap praktik nepotisme dan ketimpangan distribusi kekayaan. Pada era Ali bin 

Abi Thalib (656–661 M) dikenal tegas dalam memberantas korupsi dan penyalahgunaan 

kekuasaan, menarik kembali harta negara yang disalahgunakan. 

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

110 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 
Praktik Baitul Mal, Hisbah, Pengelolaan Kepemilikan Umum, dan Jaminan Sosial 

Negara menetapkan pendapatan berbasis syariah yang stabil dan terukur, meliputi: zakat 

sebagai instrumen fiskal wajib dan terstandarisasi, jizyah dari non-muslim sebagai 

konsekuensi perlindungan negara, kharaj terutama di wilayah taklukan produktif, 

ghanimah (harta rampasan perang), fai’ (harta tanpa perang langsung), dan ‘usyur (bea 

perdagangan lintas wilayah, tanpa menzalimi pedagang). Semua pendapatan masuk ke 

kas negara dan dikelola sebagai hak umat, bukan milik penguasa (Dinhi et al., 2025). 

 Sejarah baitul mal terinstitusionalisasi sejak era Khulafaur Rasyidin, meskipun di 

era Rasulullah SAW sudah terlaksana dan harta disimpan di pojok masjid Nabawi. Pada 

masa Abu Bakar, Baitul Mal mulai difungsikan secara sederhana, dan dana negara segera 

didistribusikan kepada rakyat tanpa penumpukan. Pada masa Umar bin Khattab, 

dilakukan reformasi besar, yaitu administrasi Baitul Mal dipusatkan, pencatatan dibuat 

profesional (diwan), dan kas negara diperluas fungsinya untuk pembiayaan publik. Pada 

masa Utsman, aset negara meningkat melalui ekspansi, termasuk investasi negara di 

infrastruktur dan armada laut. Pada masa Sahabat Ali, fokus Baitul Mal kembali pada 

pemerataan, penegakan transparansi, dan penolakan praktik korupsi atau privilese elit. 

Perang pengawasan negara melalui regulasi pasar oleh hisbah diantaranya negara 

tidak mematok harga, tetapi mengontrol distorsi, penimbunan, dan kecurangan. 

Lembaga hisbah dibentuk dengan muhtasib sebagai pengawas pasar. Khususnya di masa 

Khalifah Umar bin Khattab, Beliau sering melakukan inspeksi langsung ke pasar untuk 

memastikan kejujuran transaksi. Pengelolaan kepemilikan publik dilakukan oleh negara 

secara bijak. Sumber daya strategis seperti air, padang gembala, dan tambang besar 

diposisikan sebagai kepemilikan publik dan tidak diprivatisasi. Negara mengelola 

langsung SDA dan hasilnya dikembalikan untuk kemaslahatan rakyat, berupa: sandang, 

pangan, papan, pendidikan, kesehatan, dan keamanan (Mahmudah, 2018). 

Adapun jaminan sosial pada waktu itu diantaranya ketika negara menyalurkan 

santunan bagi fakir, anak yatim, lansia, dan rakyat yang tidak mampu bekerja. Pada masa 

Umar bin Khattab tercatat bahwa wilayah tertentu bahkan tidak lagi ditemukan mustahiq 

zakat karena sistem kesejahteraan berjalan efektif dan futuhat besar-besaran 

mengakibatkan terkumpulnya ghanimah melimpah. Sistem ekonomi Islam pada saat ini 

memiliki tiga karakter utama, yaitu: konsisten dalam kebijakan fiskal, negara sebagai 

aktor sendtral kesejahteraan, dan fungsi hisbah yang amanah. 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

111 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

 

KESIMPULAN  

Pembentukan sistem ekonomi Islam di era Khulafaur Rasyidin merupakan proses 

transformasi konsep syariah menjadi praktik negara yang operasional. Sistem ini berdiri 

di atas sumber pendapatan halal yang terukur, institusi Baitul Mal yang kredibel, 

pengawasan pasar melalui hisbah, pengelolaan SDA sebagai kepemilikan publik, serta 

mekanisme jaminan sosial yang menjamin kesejahteraan rakyat. Hubungan antara 

konsep dan praktik bersifat linier dan konsisten: konsep syariah menjadi dasar 

kebijakan, dan kebijakan menjadi praktik nyata dalam tata kelola negara. Sistem ekonomi 

Islam pada masa Khulafaur Rasyidin menunjukkan bahwa ajaran Islam mampu 

diterapkan secara praktis untuk menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera. 

Dengan integrasi antara nilai-nilai spiritual dan kebijakan ekonomi, para khalifah telah 

memberikan teladan kepemimpinan ekonomi yang berbasis syariah. Kajian ini 

diharapkan dapat memperkuat upaya revitalisasi sistem ekonomi Islam di era modern. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

An-Nabhani, T. (2010). Sistem Ekonomi Islam. 

Aspalinda, & Utomo, Y. T. (2025). Konsep dan Hukum Pertukaran Mata Uang Dalam 

Pandangan Ekonomi Islam. JAHE: Jurnal Ayat Dan Hadits Ekonomi, 3(1), 42–53. 

Bhusal, M. K. (2020). The World After COVID-19: An Opportunity For a New Beginning. 

International Journal of Scientific and Research Publications (IJSRP), 10(05), 735–741. 

https://doi.org/10.29322/ijsrp.10.05.2020.p10185 

Dinhi, Z. D., Assidiq, M. Z. A., & Utomo, Y. T. (2025). IMPLEMENTASI KONSEP EKONOMI 

ISLAM PADA TRANSAKSI BISNIS Abstrak : Abstract : JEBESH: Journal of Economics 

Business Ethics and Science of History, 3(6), 91–100. 

https://www.jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/article/view/548/429 

Hamid, E. S. (2009). Akar Krisis Ekonomi Global dan Dampaknya Terhadap Indonesia. 

La_Riba, 3(1), 1–11. https://doi.org/10.20885/lariba.vol3.iss1.art1 

Khoirunnisa, R., & Ghozali, M. (2018). Konsep Pengelolaan Keuangan Islam Menurut Abu 

Ubaid. Ekonomi Islam, 9(2), 197–210. 

Mahmudah, H. (2018). Implementasi Prinsip Ekonomi Islam Dalam Menghadapi MEA 

(Masyarakat Ekonomi Asean). Jurnal Esa, I(1), 43–54. 

Malkawi, M. (2020). Fall of Capitalism and Rise of Islam. 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/


 

112 
 

EDISI PUBLIKASI RIWAYAT ARTIKEL 
Januari-April 2026 Diterima tgl: 23 Desember 2025 
Volume 4, Nomor 8  Disetujui tgl: 09 Januari 2026  
Halaman 106-112 Diterbitkan tgl: 15 Januari 2026 
Alamat web https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/jb/index 

https://www.researchgate.net/publication/283422687 

Maulida, M., Triono, D., Murtiyani, S., Yohana, A., & Hamfara, S. (2023). Muhibah Seminar 

Kolaboratif dan Sharing tentang Pengelolaan Sumberdaya Air dalam Sistem Ekonomi 

Islam. JalinMas: Jurnal Kolaborasi Dan Pengabdian Masyarakat, 03(01), 23–27. 

Mudhiiah, K. (2015). Analisis Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Masa Klasik. Iqthishadia, 

8(2), 189–210. 

Qoyum, A., Nurhalim, A., Fithriady, & Dkk. (2021). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam (A. 

Sakti (ed.)). Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah - Bank Indonesia. 

Santoso, S. (2016). Sejarah Ekonomi Islam. An-Nisbah, 3(1), 59–86. 

Stevano, S., Franz, T., Dafermos, Y., & Van Waeyenberge, E. (2021). COVID-19 and crises of 

capitalism: intensifying inequalities and global responses. Canadian Journal of 

Development Studies, 42(1–2), 1–17. 

https://doi.org/10.1080/02255189.2021.1892606 

Su’aidi, M. Z. (2012). Pemikiran M. Umer Chapra tentang Masa Depan Ekonomi Islam. 

Ishraqi, 10(1), 1–19. 

Utomo, Y. T. (2017). Succes Story of Islamic Public Finance: Historical Perspective. AT-

TAUZI : Jurnal Ekonomi Islam, 156–171. 

http://jurnalhamfara.ac.id/index.php/attauzi/article/view/24 

Utomo, Y. T. (2022). Konsep Pasar Dalam Sistem Ekonomi Islam (Sebuah Praktik di Pasar 

Beringharjo Yogyakarta) [UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta]. https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/56163/ 

Zahro’, K., Rijal, K., Ulfanur, M., Mulyana, R., Ulirrahmi, F., Mahmudah, Z., Utomo, Y. T., 

Habibie, H. M. H., Kurnia, R., Julina, Bakhri, S., Maghfiroh, A. M., Razali, R., & Fauzi, L. 

D. D. & F. (2023). Filsafat Ekonomi Islam: Konsep Alam dan Ekonomi Islam (A. 

Syahputra & F. Alfadri (eds.)). Az-Zahra Media Society. 

https://www.researchgate.net/publication/369691331_FILSAFAT_EKONOMI_ISLA

M 

 

 

https://jurnalhamfara.ac.id/index.php/

